Studium der indischen Schriften

Was ist Schriftenstudium?

In den Schriften wird das Studium der Schriften svadhyaya oder Selbststudium
genannt. So schreibt Rishi Patafijali im 32. sutra des 2. pada der Yoga-
Sutren:

Sauca samtosa tapah svadhyaya isvara pranidhanani niyamah

Die Ubersetzung dieses sltra gemass dem Buch ,Yogamrita‘ von Paramapadma
Dhiranandaji lautet:

oNiyama (Disziplin) besteht aus Sauca (Reinheit), samtosa (Zufriedenheit),
tapas (Selbstdisziplin, Massigung und Geniligsamkeit), svadhyaya (Studium der
Schriften, der Physiologie und Studium der Seele oder atma) und iSvara
pranidhanani (Glaube, Liebe, Hingabe, Loyalitat und Unterwerfung an Gott).“

Das Sanskritwort svadhyaya besteht aus den beiden Wortern sva und adhyaya.
Sva bedeutet ,selbst’ oder ,das Selbst’ = atma (individuelle gottliche Seele)
und adhyaya bedeutet ,Studium’ aber auch ,Kapitel’.

Dies wird oft so gedeutet, dass man im Selbststudium jene heiligen Schriften
lesen sollte, welche Uber atma oder das Transzendente schreiben (z.B.
Bhagavadgita, Upanisaden und viele andere heilige Schriften wie die Bibel).

Eine feinere metaphysische Bedeutung von svadhyaya ist aber, dass man das
eigene Selbst oder atma standig und fortwahrend studieren sollte. Die
Methoden von Yoga und Meditation befdhigen den Menschen, sein eigenes Selbst
in jedem Augenblick zu studieren.

Selbstverstandlich hilft das aussere Schriftenstudium dem inneren
Selbststudium.

Welche Schriften (Sastra) sollten nach Ansicht von Paramapadma Dhiranandaji


https://www.yogalehrerausbildung.ch/2019/05/01/studium-der-indischen-schriften/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/wordpress/wp-content/uploads/schriftenstudium-4.jpg
https://www.yoga-onlineshop.ch/online-publikationen/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/yogi-dhirananda/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/yogi-dhirananda/

studiert werden?

Sastra bezeichnet eine Schrift, Lehre, Anweisung im allgemeinen Sinne. Es
kann sich dabei um eine religidse bzw. spirituelle Schrift handeln, aber auch
weltliche Lehrtexte kdnnen die Bezeichnung sastra haben. Das Wort sastra wird
generell als Zusatzbezeichnung (Suffix) im Zusammenhang mit einem
spirituellen oder weltlichen Lehrbuch verwendet.

Die spirituellen Schriften Indiens werden manchmal auch unter dem Begriff
Veden zusammengefasst.

Beispiele von spirituellen Schriften (sSastra):

* Yogasastra (Yogaschrift), Bemerkung: die Bhagavadgita nennt sich selbst
eine yogasastra

* Vedantasastra (die Lehre des Vedanta)

° usw.

Beispiele von weltlichen Schriften:

e Arthasastra (Schriften Uber Politik)

e Dharmasastra (Schriften ilber Sitte, Recht, Gesetz, Ethik und Moral)
* Kavyasastra (poetisches Werk oder Poesie allgemein)

e Astrasastra (Waffenkunde)

* Kamasastra (erotische Literatur)

* uUsw.

Paramapadma Dhiranandaji hat uns gelehrt, dass eine Schrift nur dann als
sastra bezeichnet werden darf, wenn darin lber atma (individuelle gottliche
Seele) und spirituelle Themen berichtet wird.

Beim Schriftenstudium erklarte er jeweils die metaphysische Bedeutung des
Wortes Sastra (gesprochen schastra), wobei diese Erklarung nur in Verbindung
mit der bengalischen Aussprache des Sanskrit-Wortes Svasa = Atem gemacht
werden kann. Im Bengalischen (Dhiranandaji’s Muttersprache) wird der ,v, und
der letzte Buschstabe ,a, bei $vdsa nicht gesprochen. Svasa wird somit im
Bengalischen als ,schas’ ausgesprochen.

Metaphysisch besteht das Wort Sastra gemdss Paramapadma Dhiranandaji aus den
Wortteilen: schas (Sanskrit: $Svasa = ,Atem‘) und tra (Sanskrit: ,Beschiitzer’
oder ,wer schiitzt‘). Sistra bedeutet somit ,Beschiitzer des Atems”.

Wer ist der Beschutzer des Atems? Es ist atma die individuelle goéttliche
Seele oder das innenwohnende SELBST in jedem Lebewesen. Solange atma im
Korper ist, fliesst auch der Atem. Sobald atma den Korper verlasst, versiegt
der Atem und der Korper ist tot.

Gemass der oben erwahnten metaphysischen Definition, konnen somit nur jene
Schriften Sastra zugeordnet werden, welche liber atma und spirituelle Themen
berichten. Deshalb kdonnen nur spirituelle Schriften gemeint sein.

Auf die Frage, welche Schriften seine Schiler lesen sollten, zahlte
Paramapadma Dhiranandaji jeweils die Upanisaden, Bhagavadgita und die Bibel
auf.

Alle Schriften, welche Uber Gott, atma oder auch uUber om schreiben sind
geeignet, den inneren Aspekt von svadhyaya (siehe oben) zu unterstutzen.



Wie wurden die Schriften iiberliefert?

In friher Zeit wurden die Schriften mindlich vom Lehrer zum Schiler
uberliefert. Der Schiler horte genau zu und lernte so die Texte durch
intensives Zuhdren auswendig. Dies erforderte eine enorme Gehirnkraft. Mit
der Zeit wurden die Ablenkungen der Welt immer grosser und deshalb begann man
die Texte schriftlich festzuhalten.

Dazu waren zweierlei Dinge notwendig. Einerseits Schriftzeichen, mit welchen
man die gesprochenen Laute definieren und andererseits ein Medium, auf dem
man diese Schriftzeichen flr langere Zeit haltbar machen konnte.

Samtliche hinduistischen Texte wurden in der Sanskrit-Sprache verfasst. Die
frihen Texte, wie die Veden und die alteren Upanisaden basieren noch auf dem
archaischen (vedischen) Sanskrit. Seit ca. 2000 — 2300 Jahren wurden dann die
Schriften in klassischem Sanskrit verfasst, welches durch Grammatiker wie
Panini perfektioniert wurde.

Als Schriftzeichen fir die Sanskrit-Sprache hat sich Devanagari durchgesetzt.
Hier ein Beispiel von Devanagari mit der entsprechenden Transkription in
Sanskrit-Umschrift:

- o -
lelli"-'—;lﬁ'ijlt‘il"l [d:
yogas citta-vrtti nirodhah

Auf der Suche nach einem idealen Medium fur die schriftliche Aufzeichnung der
Texte, stiess man schon fruh auf getrocknete Palmblatter. Palmblattschriften
konnen 500 bis 800 Jahre lang erhalten bleiben. So wurden die heiligen Texte
auf Palmblatter niedergeschrieben. Siehe Bild ganz oben.

Warum ist Schriftenstudium wichtig?

Die spirituellen Schriften enthalten kein Wissen, welches mit unserem
menschlichen Geist (manas) verstanden werden kann. Es handelt sich um
transzendentes, go6ttliches Wissen (brahma vidya), das man nur innerlich
erfahren kann. Dies kann nur durch wahres Selbststudium (svadhyaya — siehe
oben), das heisst dem Kennenlernen von atma — unserer transzendenten,
individuellen gottlichen Seele erreicht werden.

Wie schon oben erwahnt, hilft das aussere Schriftenstudium dem inneren
Schriftenstudium und somit dem eigentlichen svadhyaya. Es heisst auch in den
Upanisaden, dass atma nicht durch Studium der Schriften oder durch unsere
Sinnesorgane erfahren werden kann. Solange Gott und atma nicht geschaut
wurde, sind Begriffe wie atma abstrakt. Das absolute oder transzendente
Wissen Uber atmé kann mit unserem menschlichen Bewusstsein (citta) nicht
erfahren werden. Nur in tiefer Meditation kann atma erfahren werden.
Paramapadma Dhiranandaji hat immer wieder erwahnt: ,Meditation is to go
beyond the Mind — Meditation meint, jenseits des Verstands zu gehen”. Somit


https://www.yogalehrerausbildung.ch/wordpress/wp-content/uploads/devanagari.jpg

ist unser menschliches Bewusstsein bei einer goéttlichen Erfahrung
ausgeschaltet bzw. versiegelt oder wie Rishi Patafijali im 2. sutra des 1.
pada der Yoga-Sutren sagt:

yogas citta-vrtti nirodhah.

Dennoch ist es sehr wichtig, dass wir fest daran glauben und wir dies in
unserem menschlichen Bewusstsein einpragen, dass atma existiert. Es ist, wie
wenn wir einen Tunnel von zwei Seiten her graben.

Brahmarshi Satyadevaji, der Lehrer von Paramapadma Dhiranandaji, hat zwei
Prinzipien auf dem spirituellen Weg beschrieben:

e Satya pratistha — das Etablieren der Wahrheit
* Prana pratistha — die Etablierung des Lebens oder prana

Satya pratistha

Da man zu Beginn des spirituellen Ubens &tmi (die individuelle géttliche
Seele) nicht direkt wahrnehmen kann, muss man trotzdem fest daran glauben,
dass atma existiert. Es ist die Etablierung (pratistha) der Wahrheit (satya),
dass atma alles durchdringt und fur alles seine Kraft gibt. Dies ist mit
satya pratistha gemeint, das heisst so zu leben, dass man glaubt, dass atma
jeden Moment da ist und die einzige Wirklichkeit ist.

Prana pratistha

Die nachste Stufe ist die Etablierung des transzendenten Lebens (prana
pratistha), indem man mit der Zeit erfahren kann, dass man atma ist. Dies
bedeutet gleichzeitig die Selbstverwirklichung.

Im Hinduismus meint prana pratistha auch eine Zeremonie, in der man eine
GOtterstatue zur GOottlichkeit erweckt.

Somit ist das dussere Schriftenstudium sehr hilfreich, um sich besser
motivieren zu konnen, den spirituellen Weg zu gehen. Paramapadma Dhiranandaji
hat oft gesagt: ,Das Uben der Meditation ist wie Rudern im Nebel.” Man weiss
nicht, wo sich das gottliche Ufer befindet. Die Anweisungen der spirituellen
Schriften helfen uns, weiter mutig im Nebel zu rudern, das heisst, weiter auf
dem spirituellen Weg als noch Blinde fortzuschreiten.

Schriftenstudium erleichtert den spirituellen Weg und erganzt die eigene
Meditation.

Richtige Einstellung zum Schriftenstudium

Ohne Respekt, Hingabe und Konzentration ist es nicht méglich, wahres Wissen
uber irgendein Thema zu erhalten. Deshalb steht in den heiligen Schriften
(Sloka 4, 39 der Bhagavadgita) geschrieben:

Sraddhavan labhate jnanam

Sraddhavan bedeutet: ,diejenigen, die Ehrerbietung im Herzen tragen’
labhate bedeutet: ,erhalten’ oder ,erreichen’
jhAanam bedeutet: ,Wissen’, ,Weisheit’



Ubersetzung:
Englisch: >Who is respectful obtains knowledge<
Deutsch: >Wer respektvoll ist erhalt Wissen<

Dies bedeutet aber auch, dass man respektvoll zuhdéren soll, wenn der Lehrer
spricht. Das Reden mit anderen Schilern wahrend dem der Lehrer spricht, ist
unanstandig und verhindert den spirituellen Erfolg. Der Lehrer ist der
Vermittler des Wissens und sollte deshalb respektvoll behandelt werden.

Sraddha hat ganz stark mit bhakti oder Hingabe zu tun. Die Tiire zum
Transzendenten oder zu Gott lasst sich schlussendlich nur mit wahrem bhakti
oder vollster Hingabe 6ffnen. Wenn Gott sieht, dass wir richtige Hingabe
haben und voll mit IHM eins werden wollen, so 6ffnet Er die Tilre.

Lasst uns also liebevoll und mit Respekt mit den Schriften umgehen! Es
handelt sich um ewiges, go6ttliches Wissen und hier gilt das Sprichwort: ,Je
mehr ich weiss, weiss ich, dass ich nichts weiss’.

Traditionelles Schriftenstudium

Wie oben erlautert, berichten die spirituellen Schriften vom goéttlichen
Wissen (brahma vidya). Die Autorenschaft der spirituellen Schriften waren
spirituell Sehende oder Rishis. Rishi (rsi) bedeutet ,Seher’ oder ,ein Mensch
mit der richtigen Sichtweise’ (von drs = ,sehen’). Nur Rishis oder
Erleuchtete kdnnen Uber brahma vidya in den spirituellen Schriften schreiben.

Das gleiche gilt auch beim Vermitteln des géttlichen Wissens beim
Schriftenstudium. Nur jemand, der spirituell nicht mehr blind ist und die
Wahrheit sieht, ist befahigt, uns beim wahren Schriftenstudium weiter zu
helfen. Reine Schriftgelehrte (pandita) kénnen uns da eigentlich nicht
helfen.

Beim Schriftenstudium spielt deshalb das Lehrer-Schiler Verhaltnis eine
wichtige Rolle. Der spirituelle Lehrer, welche die Botschaft der
Autorenschaft der spirituellen Schriften versteht, erlautert die Schrift
seinem Schiler. Interessant ist auch, dass die meisten spirituellen Schriften
als Dialog zwischen Lehrer und Schiler abgefasst sind.

Hier einige bekannte Beispiele:

Schrift Lehrer (Guru) Schiiler(in)
Bhagavadgita Sri Krishna Arjuna
Sri Guru Gita Siva Parvati
Katha-Upanisad Yama Naciketa

Chandogya-Upanisad Rishi Uddalaka Aruni Svetaketu

Maitreyl (Ehefrau von
Yajnavalkya)

Yogavasistha Rishi Vasistha Sri Rama

Brhadaranyaka-Upanisad Rishi Yajhnavalkya

Der Schiler sitzt nahe beim Lehrer und hort zu, was dieser sagt. Dieses
Prinzip hat der Schriftgattung ,Upanisaden‘ den Namen gegeben. Das Wort



Upanisad hat folgende Bedeutung: upa bedeutet ,nahe‘, ni bedeutet ,hin‘, sad
bedeutet ,sitzen’. Wértlich Ubersetzung: ,nahe sitzen bei‘. Gemeint ist das
nahe sitzen beim Lehrer oder Guru, der das Wissen nur eingeweihten Schiilern
vermittelt. In diesem Sinne kann Upanisad auch mit Geheimlehre (ibersetzt
werden.

Das gottliche Wissen, welches auf dieses Weise vom Guru zum Schuler gelangt,
wird auch gurumukhi vidya genannt. Mukha bedeutet ,Mund‘ oder ,Gesicht’.
Indem der Schiler nahe beim Guru sitzt und zuhért, kann das Wissen Uber den
Mund des Gurus zum Schiler gelangen.

Diese Phase des intensiven Zuhdrens wird auch Sravana genannt (siehe unten).
Traditioneller Umgang mit spirituellen Schriften:

Um spirituelle Erkenntnis im Umgang mit den Schriften zu erlagen, werden in
der indischen Philosophie, insbesondere der Vedanta-Philosophie, folgende
drei Stufen angewendet:

e Sravana

Dies bedeutet wortlich ,héren’, ,lernen‘, von der Verbalwurzel Sru =
,héren‘. Sravana besteht darin, von der héchsten Wahrheit zu héren, iber
sie zu lesen und sie aus den heiligen Schriften zu lernen.

Das Horen geht weiter als das Sehen. Das Gehdrte gelangt direkt ins
Unterbewusstsein. Deshalb ist der Prozess des Sravana im
Schriftenstudium sehr wichtig, um genau zuhdren was der Lehrer sagt.

e Manana

Dies bedeutet wortlich ,erwdgen’, ’'nachdenken’, gemeint ist das
kritische Uberdenken aller gehdrten und gelesenen Wahrheiten.

Dies hilft, dass eine Wechselbeziehung des Gehérten, welches im
Unterbewusstsein gespeichert wurde, zum Bewusstsein entsteht. Gurumukhi
vidya kann so ins Bewusstsein gelangen.

e Nididhyasana

Dies bedeutet wortlich ,betrachten’, ,bedenken’, gemeint ist aber die
Meditation Uber ein bestimmtes Thema, Uber das er zuhdrt, es studiert,
und daruber nachgedacht hat.

Nur durch die eigene Meditation (nididhyasana) kann eine Schrift durch
die eigene Erfahrung richtig verstanden werden.

So kann sich ein Schiler mit der Zeit selber zu einem Lehrer entwickeln
und das gottliche Wissen seinerseits an eigene Schiiler weitergeben. So
entsteht eine wahre Lehrertraditionslinie (guru parampara) .

Friedensaufrufungen — santi patha

Wie oben erwahnt, sind die meisten Schriften als Dialog zwischen Guru und
Schiler abgefasst. Auch das Schriftenstudium findet traditionell zusammen mit
Guru und Schiler statt.



Es ist Tradition, dass am Anfang und Schluss jedes Schriftenstudiums Lehrer
und Schiler zusammen das sogenannte Gemeinschaftsmantra rezitieren, welches
weiter unten angefuhrt ist. Das Gemeinschaftsmantra ist eine
Friedensaufrufung (Sanskrit: santi patha — santi bedeutet ,Frieden’, patha
bedeutet ,Aufrufung‘, ,Lesung’ oder ,Rezitation’), welche zu Beginn der
Katha-, Taittiriya- und Svetdsvatara-Upanisad sowie in weiteren Upanisaden
vorkommt.

Die Friedensaufrufungen haben den Zweck, die gemeinsame Arbeit des Lehrers
und des Schilers zum Erfolg zu fuhren. FUr einen Guru ist die Etablierung des
Friedens oder santi nicht notwendig, denn als Erleuchteter lebt er jeden
Moment in $anti. Die Einheit mit atma bedeutet automatisch santi.

Doch der Guru méchte natirlich, dass der Frieden sich auch im Bewusstsein
(citta) seines Schiilers entfalten kann. Er weiss, dass die im
Schriftenstudium angesprochene Wahrheit beim Schiler am Ego kratzen und oft
emotionell etwas ausldésen kann.

Charakteristisch fir jede Friedensaufrufung (Santi patha) ist auch, dass sie
mit dem Rezitieren der heiligen Silbe om beginnt und mit der dreimaligen
Aufrufung von om Santih beendet wird. Das erste om santih meint den Frieden
in der grobstofflichen Welt oder im grobstofflichen Korper, das zweite soll
den Frieden in der Astralwelt / im Astralkoérper und das dritte denjenigen in
der Kausalwelt / im Kausalkdrper etablieren.

Gemeinschaftsmantra:

om sahanavavatu I
sahanau bhunaktu I
saha viryam karavavahai I
tejasvi navadhitamastu I
ma vidvisavahai I
om santih santih santih

Deutsche Ubersetzung:
Om, mége ER uns beide *) schutzen.
Mége ER uns beide nahren.
Mogen wir beide mit grosser Energie zusammenarbeiten.
Mdgen unsere Studien fruchtbringend sein.
Mogen wir niemals Feindschaft flreinander empfinden.
Om Frieden, Frieden, Frieden *¥*)

*) mit beide ist Lehrer und Schiler gemeint
**) die dreimalige Aufrufung von Frieden bezieht sich auf den
grobstofflichen, astralen und kausalen Korper.

Dieser Beitrag ist ein Auszug aus dem Lehrgang: Die heiligen Schriften
Indiens



https://www.yogalehrerausbildung.ch/lehrgang-heilige-schriften-indiens/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/lehrgang-heilige-schriften-indiens/

.I--v-
Verfasst von Jean-Pierre Wicht



https://www.yogalehrerausbildung.ch/jean-pierre-wicht
https://www.yogalehrerausbildung.ch/jean-pierre-wicht

