
Wie Yoga in den Westen kam

– Swami Vivekananda –

Ein bedeutendes Ereignis in der Geschichte der Annäherung von Ost und West
war sicherlich die inspirierende Mission des Yogis Swami Vivekananda
(1863-1902) in Amerika und Europa.

Er war der erste Kulturträger Indiens, der erste Guru, der in der Hochburg
der Zivilisation die Weisheit und Liebe Indiens verströmt hat.

Wilfried Huchzermeyer beschreibt in diesem Gastbeitrag das Leben und Wirken
dieses mutigen Yogis.

Es war im September 1896, als der indische Yogi und der deutsche Professor
sich in Kiel trafen. Sie unterhielten sich angeregt in der Hoch- und
Kultursprache des alten Indien – Sanskrit. Swami Vivekananda äußerte sich
später begeistert über die Begegnung mit dem Indologen Paul Deussen. „Es wird
immer eine der schönsten Episoden in meinem Leben sein – mein erster Besuch
bei diesem enthusiastischen Vedanta-Experten in Kiel.”
Damals konnten nur eine Handvoll Indologen etwas mit den Begriffen wie Yoga,
Karma oder Guru anfangen, und nicht alle Westmenschen brachten dem Swami so
viel Verständnis entgegen, wie der Kieler Professor. Vivekananda brauchte die
ganze innere Kraft seines großen Meisters Ramakrishna Paramahansa
(1836-1886), um den gewaltigen Kulturschock seines Auftritts im Westen zu
bewältigen. Seine Arbeit begann auf der anderen Seite des Atlantiks, in
Chicago.

https://www.yogalehrerausbildung.ch/2025/02/04/wie-yoga-in-den-westen-kam/
https://www.yogalehrerausbildung.ch/wordpress/wp-content/uploads/Foto-Swami-Vivekananda.jpg
https://edition-sawitri.de


Das Parlament der Weltreligionen
Jeder echte Yogi ist in gewisser Weise auch ein Abenteurer, und das galt ganz
besonders für den jungen Mönch, der eines Tages beschloss, nach Amerika zu
reisen. Er hatte ziemlich vage etwas von einem „Parlament der Religionen”
gehört, das in Chicago tagen sollte. Ein Maharadscha zahlte für die Überfahrt
und gab ihm etwas Reisegeld, das jedoch schnell verbraucht war. Fast
mittellos stieg Vivekananda Mitte Juli 1893 aus dem Zug in Chicago und
erfuhr, dass die Sitzungen erst im September stattfänden und der Termin für
die Anmeldung längst verstrichen sei.

Die Lage war aussichtslos. Mit seinen letzten Dollars reiste der Yogi aufs
Geratewohl nach Boston. Hier kam seine Bestimmung ihm zu Hilfe. Er lernte
eine wohlhabende Amerikanerin kennen, die von seiner Persönlichkeit
fasziniert war und zu seiner Sponsorin wurde. Sie ließ ihre Beziehungen
spielen, um seine Zulassung zum Kongress doch noch zu erreichen und sorgte
auch für seine Unterbringung.

Am 11. September betrat er als Außenseiter den Vortragssaal. Viele prominente
Vertreter der großen Religionsgemeinschaften hatten sich versammelt, doch die
Blicke der 7000 Delegierten und Teilnehmer richteten sich unwillkürlich auf
den unbekannten Gast aus Indien. Er sprach als einer der letzten und begann
mit der Anrede: „Sisters and Brothers of America…” Kaum hatte er diese Worte
gesprochen, erhoben sich die Delegierten von ihren Sitzen und jubelten ihm
zu. „Er wusste gar nicht, ob ihm das galt”, schrieb sein französischer
Biograph, der bekannte Autor und Musiker Romain Rolland. „Ahnungslos hatte er
als erster den Formelkram abgeschüttelt und zu den Massen in dem Ton
gesprochen, den Sie erwarteten.”

Mantra für ein Jahrhundert
Vivekanandas kurze Ansprache könnte man als Grundsatzrede bezeichnen, die
auch für unsere Zeit relevant ist. Es war ein Plädoyer für die Einheit und
Toleranz der Religionen, für die Völkerfreundschaft und wider den Fanatismus.
Er zitierte den bekannten Vers aus der Bhagavad Gita, worin Krishna zu Arjuna
sagt: „Wie die Menschen zu mir kommen, in welcher Form auch immer, so
akzeptiere ich sie; sie alle folgen in jeder Weise meinem Pfad.”

Der Mönch hatte gleichsam das Mantra für ein ganzes Jahrhundert gesprochen
und erlebte nun überrascht die Ovationen eines begeisterten Publikums. Ein
Dutzend Reden folgte noch, doch er wurde zum weitaus populärsten Redner des
Kongresses. Der New York Harald kommentierte, aufgrund von Vivekanandas Rede
sei deutlich geworden, wie töricht es ist, Missionare nach Indien zu
schicken, „in dieses gelehrte Land”. Er schrieb: „Wenn er nur über die
Rednertribüne schreitet, applaudiert man ihm, und diese Würdigung von
Tausenden nimmt er mit unbefangener Dankbarkeit ohne jede Verblendung
entgegen.”

Die empfindsame Seele des Mönches reagierte mit Tränen auf den unverhofften,
plötzlichen Erfolg. Dahin war jetzt das Leben in relativer Einsamkeit, wo
nach Belieben die innere Kommunikation mit Gott gesucht werden konnte. Aber



der Yogi spürte auch, dass eine Kraft ihn trug und für eine bestimmte Arbeit
einsetzte. Wie in den USA schon damals üblich, wurde er als erfolgreicher
Redner sogleich von einer Agentur auf eine Vortragstour geschickt, die ihn in
mehrere Staaten führte. Nachdem er zunächst Amerikas Pracht, Reichtum und
technisches Know-how bewundert hatte, lernte er nun auch die Schattenseite
des Landes kennen – mit ihrer Geldverschwendung, ihrem Snobismus, der ganzen
Brutalität, Engherzigkeit und Verständnislosigkeit gegenüber allem Nicht-
Amerikanischen.

Als er in Boston einmal über ein erbauliches, spirituelles Thema sprechen
sollte, packte ihn angesichts der kühlen, herzlosen Mienen der Geschäftsleute
und Gesellschaftsmenschen solch ein Widerwillen, dass er stattdessen
unbekümmert über die westliche Zivilisation herzog, was einen Skandal
verursachte. Der Yogi blieb seiner Seele stets treu und ließ sich nicht
kaufen. Furchtlos setzte er sich auch gegen die Anfeindungen neidischer
Missionare zur Wehr, die ihm seinen Erfolg nicht gönnten. Alsbald machte sich
Vivekananda frei von den Vermarktern seines Genies und ging seinen eigenen
Weg. Er beschloss, Schüler heranzubilden und unentgeltliche Kurse zu
veranstalten. Einige recht mittellose Studenten übernahmen die Anmietung von
Räumlichkeiten, die nur äußerst spärlich eingerichtet waren. Da saßen anfangs
vielleicht ein Dutzend Hörer – allmählich dann immer mehr – und lauschten
seinen Vorträgen über die Upanischaden oder nahmen an seinen Übungen im Raja-
Yoga und Jnana-Yoga teil.

Im Sommer 1895 verbrachte er im Kreise guter Freunde einige Wochen in
Thousand Island Park, New York. Auf einem Hügel in der Umgebung hatte man
Vivekananda einen Landsitz überlassen, wo er Jünger ausbilden konnte. Dort
hielt er sieben Wochen lang intensive und inspirierende Vorträge. Im August
bis Dezember folgte eine Reise nach England.

In seinen Vorträgen erläuterte er dem westlichen Publikum die Prinzipien des
Karma- und Bhakti-Yogas, die Wege der Werke und Hingabe. Große Universitäten
wurden auf ihn aufmerksam und boten ihm Lehrstühle für Sanskrit oder
Indologie an, doch er zeigte kein Interesse. Immer wieder lenkten
Englandreisen ihn von Schwierigkeiten in den Staaten ab. Er hatte zu diesem
Zeitpunkt erkannt, dass viele Amerikaner Yoga nur praktizieren wollten, um
mehr Macht und Einfluss zu gewinnen. In England dagegen fand er eine größere
Kultur und viel tieferes Interesse am Yoga-Weg, insbesondere
Aufgeschlossenheit für die Methoden und Prinzipien des Jnana-Yoga.

In mehreren Vortragsreihen in London weihte er das gebildete Publikum in den
Yoga der Erkenntnis ein und wagte es nun zum ersten Mal, öffentlich von
seinem geliebten Meister Ramakrishna zu sprechen, dem er so viel verdankte.
Der Indologe Max Müller bat Vivekananda daraufhin, ihm weiteres biografisches
Quellenmaterial zur Verfügung zu stellen, das der Gelehrte später in einem
Büchlein über Ramakrishna verwertete. Einige der aufrichtigsten persönlichen
Anhänger Vivekanandas waren Engländer, darunter auch Margaret Noble, die
später als Sister Nivedita bekannt wurde und in Indien als erste westliche
Frau in einen Mönchsorden aufgenommen wurde.

Ohne Rücksicht auf seine bereits schwer angeschlagene Gesundheit verfolgte
der Yogi seine Aktivitäten. Im Hochsommer 1896 brachte ein Aufenthalt in den



Schweizer Alpen Erholung und Erleichterung. Die Atmosphäre der Bergwelt
erinnerte ihn stark an die geliebten Himalayas. Zu dieser Zeit traf ein Brief
von Pro. Paul Deussen ein, der ihn nach Deutschland einlud. Vivekananda
wollte sich ohnehin gern einen Eindruck von diesem Land verschaffen und
reiste über Heidelberg, Köln und Berlin nach Kiel. Es kam zu einer überaus
glücklichen und harmonischen Begegnung zwischen dem Vedanta-Gelehrten und dem
Vedanta-Lehrer.

Auf der Rückreise begleitete Deussen ihn nach Hamburg, Amsterdam und London.
Im Anschluss an weitere Vorträge in England schloss Vivekananda seine
Europareise mit einem kurzen Italien-Aufenthalt ab. Nach vier Jahren im
Westen kehrte er in seine Heimat zurück, um wieder mit deren eigenem
Schicksal, der ganzen Not und Armut, konfrontiert zu werden. Durch die
Anerkennung im Westen war seine Autorität in Indien enorm gewachsen, und er
nutzte sie jetzt zur Förderung seiner Ziele, widmete sich verstärkt
humanitärer Arbeit und gründete die Ramakrishna-Mission.

Swami Vivekananda (Mitte) und seine Mitschüler

Reise ins Abendland und Rückkehr
Als Vivekananda 1899 wieder in den Westen reiste, war er voller Tatendrang.
Die Lethargie der Inder war ihm im Kontrast zu der Dynamik der Westmenschen
bewusst geworden. Er hatte seine Landsleute heftig gescholten und versucht,



sie aufzurütteln. Die Schattenseite des Westens hatte er bereits erfahren,
aber nicht zur Genüge. Erst am Ende dieser zweiten Reise war er aller
Illusionen beraubt, sah Tragik in der abendländischen Seele, verborgen hinter
der Fassade eines beschwingten Gesellschaftslebens. „Hier [in Indien] ist das
Äußere traurig und schwermütig; aber dahinter ist Sorglosigkeit und
Heiterkeit.”

Er verbrachte ein Jahr in den USA, wo Swami Abhedananda mit Erfolg Vedanta-
Institute begründet hatte. Vivekananda hielt nun zahlreiche Vorträge und
gründete viele neue Zentren. Durch Schenkung erhielt er ein großes Anwesen
bei Santa Clara, wo Swami Turiyananda, ein Mönch mit hervorragenden Sanskrit-
Kenntnissen, einen Ashram gründete und viele Aspiranten ausbildete.

Doch Vivekananda löste sich im Innern allmählich vom Leben, fühlte, dass
seine Mission bald erfüllt sein würde. „Der Führer, der Guru, das Oberhaupt
ist verschwunden”, schreibt er in einem Brief, „ich bin nur noch der Junge,
wie er einst unter dem Banyan-Baum von Dakshineswar staunend Ramakrishnas
Zauberworte getrunken hat. Das ist meine wahre Natur!” Er besann sich auf
sein inneres Selbst, spürte den Frieden eines Menschen, der recht gelebt hat
und seiner Seele gefolgt ist, der Erfolg und Niederlage in der psychischen
Flamme auflöste.

Einer Einladung zu einem Kongress für Religionsgeschichte folgend begab er
sich im Juli 1900 nach Paris. Engagiert nahm er an den Debatten teil und
sprach vor allem über die wichtige Rolle der Vedas. Nebenbei widmete er sich
der französischen Kultur und pries in einem Artikel Paris als kulturelles und
geistiges Zentrum Europas, als „die Flamme der Freiheit”, die Europa „neues
Leben eingeflößt hat.” Doch innerlich war er schon zu anderen Horizonten
aufgebrochen. Urplötzlich bestieg er das erstbeste Passagierschiff und kehrte
allein nach Indien zurück.

In Indien stürzte er sich noch einmal in Aktivitäten, ging immer wieder bis
an die Grenzen seines Körpers, der zunehmend von einer schweren Krankheit
gezeichnet war. Kritisch beobachtete er die Arbeit der Jünger Ramakrishnas,
predigte Dienst und Nächstenliebe, forderte auf, Gott in den Armen und
Kastenlosen zu sehen. „Verschiebt auf das nächste Leben die Lektüre des
Vedanta und die Praxis der Meditation!” rief er den schockierten Mönchen zu.
Doch gleichzeitig förderte er vedische Studien und erteilte immer wieder
selbst Unterricht. Am 4. Juli 1902 verließ er – nach tiefer Versenkung – mit
neununddreißig Jahren seinen Körper. Jeder, der heute im Westen Yoga
praktiziert, kann auf Swami Vivekananda als den Pionier zurückblicken, der in
dieser Hemisphäre ein Feld für den Yoga schuf, das dann von anderen, die nach
ihm kamen, weiter kultiviert und entwickelt wurde. In nur wenigen Jahren
intensiver Tätigkeit hatte der Schüler Ramakrishnas seine Mission im
Abendland erfüllt. War es der Beginn des Neuen Zeitalters im Westen?

Gastbeitrag*) von Wilfried Huchzermeyer, Indologe, Autor und Verleger
https://edition-sawitri.de

*) erstmals erschienen im Sonderheft Yoga der Zeitschrift DAO im Mai 1995

https://de.wikipedia.org/wiki/Wilfried_Huchzermeyer
https://edition-sawitri.de

